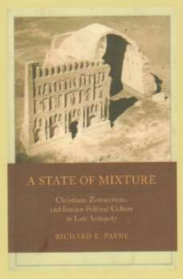
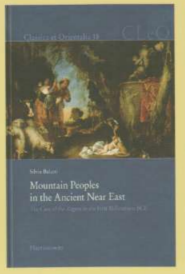
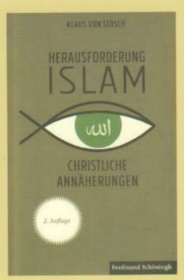


بيستوپنجمين دورهٔ جايزه جماني كتاب سال جمهوري اسلامي ايران الجائزة العالمية لكتاب السنة في الجمهورية الاسلامية الايرانية بهمن ماه ۱۳۹۶





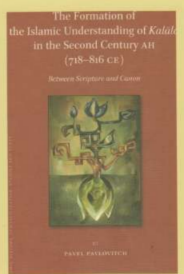
















## گزارش اجمالی بيست وينجمين دورهٔ جايزهٔ جهاني كتاب سال

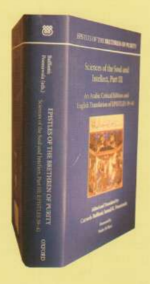
دراین دوره پس از گزینش اولیه از میان بیش از ۲۰۰۰ عنوان کتاب شناسایی شده با موضوعات مختلف مطالعات اسلامي و مطالعات ايراني، ٢٠٨ اثر در دو بخش مذكور توسط بيش از ٧٠ داور ايراني و خارجي مورد ارزيابي قرارگرفت و سرانجام از بین ۲۲ اثر راه یافته به مرحله پایانی، با مشورت هیات علمی، ۹ کتاب به عنوان آثار برگزیده این دوره معرفی گردید.

در بخش «مطالعات اسلامي» آثاري در شاخه هاي مطالعاتي: علوم قرآني و ترجمهٔ قرآن، هنرو معماري اسلامي، تاريخ علم، اقتصاد اسلامي، علم كلام، فقه و حقوق اسلامي، تصوف و عرفان اسلامي، تاريخ اسلام و تمدن اسلامي، فلسفهٔ اسلامی، مطالعات شیعی، اسلام معاصر، و در بخش «مطالعات ایرانی» آثاری در شاخههای مطالعاتی: تاریخ و جغرافیای ایران بزرگ، تاریخ،تمدن و زبان های ایران باستان، هنر و معماری ایران، زبان و ادبیات فارسی، صنایع دستی و صنعت گردشگری، جامعه شناسی ایران و ترجمه آثار اندیشمندان ایرانی، بررسی و ارزیابی شد.

کتاب های ارزیابی شده در این دوره به زبان های انگلیسی، فرانسوی، آلمانی، چینی، عربی، ایتالیایی، گرجی، اردو، ترکی آذربایجانی، ترکی استانبولی، بوسنیایی، یونانی، فنلاندی و صربی بوده است و برگزیدگان این دوره از کشورهای آلمان، فرانسه، آمريكا، هند، بلغارستان، ايتاليا، سوئيس، سوئد و ايران هستند.

• كارملا بافيوني؛ اسماعيل ق. پوناوالا

 انتشارات: دانشگاه آکسفورد با همکاری موسسه مطالعات اسماعیلی، ۲۰۱۷



اخوان الصفاء نام جمعیتی سری از اندیشمندان گمنام اسلامی است که در سده ی چهارم هجری قمری در بصوه و بغداد پیمان برادری بستند. این جمعیت به نیت ایجاد تحول فکری بنیادین در جامعه اقدام به نوشتن دائرةالمعارف مهم رسائل اخوان الصفاء نمودند که به سبب مقبولیت گسترده موجب ایجاد جایگاهی برجسته برای آنان در تاریخ علم و فلسفه اسلام شد. این دانشنامه ی فلسفی شامل ۵۲ رساله در باب توضیح مفصل علوم و فلسفه ی کلاسیک آن عصر است که به ۴ بخش طبقه بندی شده و به موضوعات ریاضیات، منطق، طبیعیات، روانشناسی، مابعدالطبیعه، الهیات، و همچنین تمثیلهای تعلیمی می پردازد. رساله های ۳۹ و ۴۰ به فلسفه ارسطویی برخی رساله های ماقبل خود باز می گردند. با این حال، اخوان در پرتو الهیات به بررسی عناوین مورد بررسی در این قسمت پرداخته اند و قول به ازلیت را رد می کنند.

رسالهی ۳۹ پیش از معرفی محرک الهی و عقیده به پایان جهان به مجرد توقف حرکت آن توسط خداوند، به توضیح حرکت و سکون، انواع حرکت فیزیکی، و انواع گونه های موجودات متحرک می پردازد. رسالهی ۴۰ که ترکیبی از مسائل متنوع است به بیان موضوعاتی فراتر از انواع مختلف علت و معلول، همچون مواهب الهی، منشا الهی و نظام هستی، تجلی، و هیات عددی جهان می پردازد. بخش اصلی رساله ی ۴۱ که بر مبحث "تعریفات و توصیفات" تمرکز دارد، اساسا از رساله ی کندی تحت عنوان «حدود و رسوم» بهره می برد و به تعریف پدیده های متنوع می پردازد، سپس در ادامه بخش های مختلفی همچون رنگها، اعداد، نسبتها و هندسه شرح داده می شود. بررسی مبسوط هستی که در این ۳ رساله ارائه شده به نتیجه گیری بخش ماقبل آخر دانشنامه در باب نفس و عقل ختم می شود.

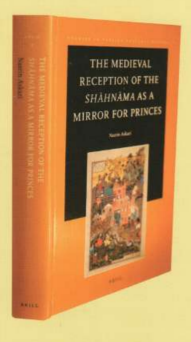
کارملا بافیونی، تا سال ۲۰۱۲ استاد تاریخ فلسفه دانشگاه ناپل ایتالیا بوده و اکنون پژوهشگر برجسته در موسسه مطالعات اسلامی است. علاوه بر تصحیح و ترجمه رساله اخوان الصفاء، نگارش های وی در خصوص کندی، فارابی، یحیی بن عدی، ابن سینا، و ابن رشد است. ایشان همچنین کتاب هایی از آلمانی و روسی ترجمه کرده است. نگارش چهل مدخل از دانشنامهی فلسفه به زبان ایتالیایی و ویرایش فهرست نسخه های خطی حوزهی فرهنگی شنقیط (موریتانی) به زبان عربی و فرانسوی از جمله آثار اوست.

اسماعیل پوناوالادکترای خود را از دانشگاه کالیفرنیا، لس آنجلس دریافت داشته و بیش از ۳۰ سال استاد ممتاز این دانشگاه بوده است. وی همچنین در دانشگاههای مک گیل و هاروارد تدریس کرده است. ایشان نویسنده، منتقد و مصحح متون عربی، و مترجم کتابهای متعددی است. کتاب «ستونهای اسلام» از جمله آثار شاخص وی میباشد. او مقالات فراوانی نیز در مجلات معتبر به چاپ رسانده و به دانشنامههای مختلفی همچون دایرة المعارف اسلام، دایرة المعارف ایرانیکا، دایرة المعارف مذاهب، دایرة المعارف فقه اسلامی، و دایرة المعارف بزرگ اسلامی خدمات علمی ارائه کرده است.

Epistles of the Brethren of Purity Sciences of the Soul and Intellect, Part III An Arabic Critical Edition and English Translation of Epistles 39-41
 Oxford University Press in association with The Institute of Ismaili Studies, 2017

The Ikhwān al-Safā' (Brethren of Purity), the anonymous adepts of a tenth-century esotem ic fraternity based in Basra and Baghdad, hold an eminent position in the history of science and philosophy in Islam due to the wide reception and assimilation of their monumental encyclopaedia, the Rasai' Ilkbwān al-Safā' (Epistles of the Brethren of Purity). This compendium contains fifty-two epistles offering synoptic accounts of the classical sciences and philosophies of the age; divided into four classificatory parts, it treats themes in mathematics, logic, natural philosophy, psychology, metaphysics, and theology, in addition to didactic fables. Epistles 39 and 40 refer to the Aristotelian philosophy of certain earlier Epistles. Yet the topics taken up here are considered by the Ikhwān in light of theological issues, affording an occasion to refute eternalism. Epistle 39 explains movement and rest, the kinds of physical movement, and the species of moved beings, before introducing the divine Mover and the idea that when He ceases to move the world, it will end. The highly composite Epistle 40 addresses themes beyond the various types of causes and effects, including 'divine gifts', God's origination and organization of the world, emanation, and the frequently invoked analogy of numbers. Drawing heavily on al-Kindi's ristaln of the same name, the main section of Epistle 41: 'On the Definitions and Descriptions' conforms to the title, defining variously categorized phenomena; then follows a diverse range of chapters detailing colours, numbers, ratios, and geometry. The detailed survey of the world presented in these three Epistles concludes the penultimate section of the encyclopaedia, on soul and intellect.

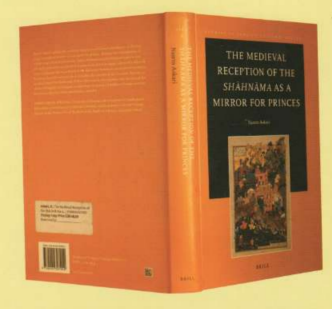
Carmela Baffioni has previously been Professor of the History of Islamic P



- برگرفت شاهنامه به عنوان آئینهای برای یادشاهان در سدههای میانی
  - نسرین عسکری
  - انتشارات: انتشارات بریل، ۲۰۱۶

این کتاب در بررسی خود از میان گسترهای از منابع سده های میانی نشان می دهد که اثر فردوسی اساسا به عنوان کتاب حکمت و پند برای پادشاهان و نخبگان دربار فهمیده می شده است. استدلال می گردد که مطالعهی شاهنامه در چنین بسترمحتوایی به روشن شدن معنای حکایات رمزالود این اثر کمک شایانی مینماید. دست آورد مهم این نوشتار، شناسایی گونهی ویژهای در ادبیات به نام اختیارات شاهنامه (متن گزینی از شاهنامه) ، شامل انتخاب اشعار طبقه بندي شده براساس محتوا در ميان شاهنامه است كه محتواي غالب آنها حکومتداری و یادشاهی میباشد. همچنین، این تحقیق روشن میسازد که، برخلاف تصور عموم، شاهنامه در سده های ۱۱ و ۱۲- یعنی، پیش از قدیمی ترین نسخه خطی موجود از شاهنامه در تاریخ ۱۲۱۷ میلادی- کتابی نام دار بوده است. به منظور تبیین روش هایی که در آن شاهنامه به مثابه آیینه ی شهریاران و سلاطین عمل می کند، نویسنده به تحلیل روایت اردشیر (۲۲۴-۲۴۱ میلادی)، بنیانگذار سلسله ساسانیان، در شاهنامه می پردازد. با استناد به ادبیات زرتشتی، استدلال می شود که اردشیر در شاهنامه به عنوان یک شخصیت نجات دهنده به تصویر کشیده شده است. در چنین بستری، شرح داده می شود که چرا ایدهی پیوند یادشاهی و مذهب، به عنوان موضوعی مهم در تقریبا همهی آیینه های ایرانی سلاطین در قرون وسطی، اغلب به اردشیر نسبت داده شده است. نگارنده، همچنین دورهی اردشیر در شاهنامه را با ۹ اثرایرانی حکمت آموز برای حاكمان در قرون وسطاي آغازين مقايسه ميكندتا نشان دهد كه تصويراردشيردر شاهنامه مطابق اصول و قواعد اخلاقی-سیاسی ارائه شده در آثار ایرانی-اسلامی بعدی در باب حکمت فرمانروایان است. تحلیل تطبیقی در این بخش از کتاب ریشه های ما قبل اسلام برخی مفاهیم اصلی موجود در ادبیات حکمت آموز ایرانی-اسلامی سدههای میانی را دنبال می کند.

نسرین عسگری، در سال ۲۰۱۲ دکترای خود را از دانشگاه تورنتو دریافت نمود. در حال حاضر، وی مدرس و محقق دوره پست دکترا در گروه مطالعات آسیایی دانشگاه بریتیش کلمبیا میباشد. وی به عنوان کارشناس مدعو در بخش هنرهای ایرانی کتاب، تحقیقاتی در کتابخانه بادلین آکسفورد به انجام رسانده، و مقالاتی در باب تعاملات متن و تصویر در هنرهای ایرانی کتاب در دانشگاه آکسفورد و کمبربج اراثه کرده است. مقالات تحقيقاتي وي در مجلات معتبر مطالعات ايراني و نرتيو كالحِربه چاپ رسيده اند.



- The Medieval Reception of the Shāhnāma as a Mirror for Princes
- Nasrin Askari
- BRILL, 2016

Through examination of a range of medieval sources, this book demonstrates that, in the medieval period, Firdausi's work was primarily understood as a book of wisdom and advice for kings and courtly élites. It is argued that studying the Shāhnāma in this context would shed considerable light on the meaning of its enigmatic tales. A key finding of this monograph is the identification of a particular genre of literature known as the ikhtiyārāt-i Shāhnāma (selections from the Shāhnāma), consisting of thematically organized verses selected from the Shāhnāma, the predominant themes of which are statecraft and kingship. This research also reveals that, contrary to the common assumption, the Shāhnāma had been a celebrated work in the eleventh and twelfth centuries- that is, before the earliest extant manuscript of the Shāhnāma- which is dated to 1217. In order to illustrate the ways in which the Shāhnāma functions as a mirror for princes, the author analyses the account about Ardashīr (224-241 C.E.), the founder of the Sasanian dynasty, in the Shāhnāma. Drawing on evidence from Zoroastrian literature, it is argued that Ardashīr is represented in the Shāhnāma as a savior figure. Within this context, it is explained why the idea of the union of kingship and religion, a major topic in almost all medieval Persian mirrors for princes, has often been attributed to Ardashīr. The Ardashīr cycle in the Shāhnāma is also compared to nine early medieval Persian works of advice for rulers in order to demonstrate that the portrayal of Ardashīr in the Shāhnāma corresponds to the ethico-political precepts provided in later Perso-Islamic works of advice for rulers. The comparative analysis in this part of the book traces the pre-Islamic roots of some of the main concepts found in the medieval Perso-Islamic advisory literature.

Nasrin Askari completed her Ph.D. in 2012 at the University of Toronto. She is currently a Postdoctoral Researcher and Teaching fellow in the Department of Asian Studies, University of British Columbia. She has conducted research at the Bodleian Library, as a Bahari Visiting Scholar in the Persian Arts of the Book, and has presented papers on the interactions of text and image in the Persian arts of the book at the University of Oxford and the University of Cambridge. Her research papers have appeared in the peer-reviewed journals Iranian Studies and Narrative Culture.

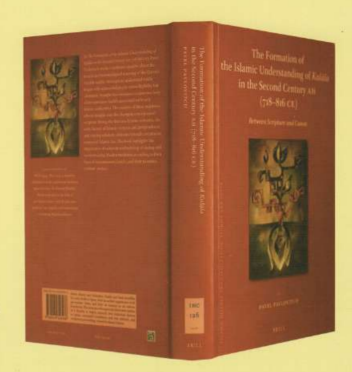
teleteleteletekskekskekskekskeletekskekskekskeletekskeletekskeletekskeletekskeletekskeletekskeletekskeletekske

- شکلگیری فهم اسلامی از«کلاله» در سدهٔ دوم هجری قمری (۷۱۸-۸۱۶ میلادی): در میانهٔ نص و شرع
  - پاول پاولوويچ
  - انتشارات: بریل، ۲۰۱۶

این تکنگاری به مطالعهٔ مجموعه گستردهای از احادیث دربارهی معنای لغوی و واژهشناسی کلمهی «کلاله» به کار رفته در آیات ۱۲ و ۱۷۶ سوره ی نساء می پردازد. بررسی ۲۹ خوشه از احادیث کلاله در این کتاب نشان می دهد که تلاش برای رمزگشایی این واژهی مبهم در دهه های اخیر قرن اول هجری قمری (۷۰۰-۷۱۸ ميلادي) أغاز شده و برغامض بودن اين كلمه تاكيد مينمايد. در طي قرن دوم هجري قمري/قرن هشتم میلادی، تلاش های علمی موجب انتشار گستردهی احادیث کلاله منتسب به مراجع اسلامی پیشین، پیش از همه، خلیفهی دوم "عمربن خطاب" شد. علمای مدینه با تعریف کلاله در معنای فردی که پس از فوت هیچ وارث بلافصلی از خود باقی نمیگذارد به انتشار این احادیث پرداختند، در حالیکه علمای کوفی اعلام کردند که کلاله اشاره به خویشاوندان جانبی (غیراز فرزند و پدر و مادر) دارد که از متوفی ارث میبرند. تجزیه و تحلیل احادیث کلاله موجب روشنگری در حوزه هایی همچون برداشت و ادراک متغیر از نص کتاب آسمانی در اسلام، پیشرفت اولیه تفسیر و فقه اسلامی، و رویکرد نسبت به منابع شریعت اسلامی میگردد. این کتاب براهمیت اتخاذ رویکردی منسجم و منظم نسبت به تاریخگذاری و اسنادیابی حدیث تاکید میکند. احادیث کلاله توسط نسخهی اصلاح شدهای از روش تحلیل اسناد و متن مورد بررسی قرار گرفته اند. این رویکرد که تحت عنوان «دیرینه شناسی متن» توصیف می شود شامل دو جنبه و مرحله مکمل است که امکان اسنادیابی خاستگاه اصلی متن مبتنی برردیابی حلقه مشترک را فراهم می آورد.

**پاول پاولوویچ**، استاد علوم فلسفی و تمدن عربی قرون وسطی در دانشگاه صوفیه بلغارستان است. وی در زمینه تاریخ پیش از اسلام و صدر اسلام، فقه و تفسیر در صدر اسلام، مطالعات اسلامی، و متدولوژی تاریخگذاری و اسنادیابی احادیث مسلمانان آثاری به چاپ رسانده است. همچنین، این نویسنده عضوانجمن اروپایسی مطالعات عرب شناختی و اسلام شناختی است.

anteriorial colorial productive for the fortal and a fort



The state of the s

■ The Formation of the Islamic Understanding of Kalāla in the Second Century AH (718-816 CE) Between Scripture and Canon

- Pavel Pavlovitch
- BRILL, 2016

This monograph studies a capacious body of traditions (hadīth) devoted to the lexical and terminological meaning of the word kalāla, found in the Our'ān 4:12 and 4:176. The examination of twenty-nine clusters of kalāla traditions included in the book shows that efforts to decipher this enigmatic word began in the last decades of the first century A.H./ 700-718 C.E. acknowledging its unintelligibility. During the second century A.H./eighth century C.E., these scholarly exertions contributed to the wide circulation of kalāla traditions associated with early Islamic authorities, before all, the second caliph, 'Umar ibn al-Khattāb. Medinese scholars promulgated traditions defining kalāla as a person who dies leaving no lineal heirs; by contrast, Kufan scholars asserted that kalāla signifies the collateral relatives who inherit from such a person. The analysis of kalāla traditions sheds insight into the changing conception of scripture in Islam, the early development of Islamic exegesis and jurisprudence, and the attitude towards constituent sources of Islamic law. This book highlights the importance of a coherent and disciplined approach to dating and reconstructing hadīth. Kalāla traditions are treated by a modified version of the method known as isnād-cum-matn analysis. This approach, which may be described as "textual archeology," consists of two complementary aspects. This twofold procedure allows for reconstructing the base version of the matn as it was formulated and transmitted by the common link.

Pavel Pavlovitch, Ph.D. is Professor of Medieval Arabic Civilization at Sofia University "St. Kliment Ohridski". He has published in the fields of pre-Islamic and early-Islamic history, early Muslim jurisprudence and exegesis, Islamic prosopography, and the methodology of dating and reconstructing Muslim traditions. He is a member of Union Européenne des Arabisants et Islamisants (UEAI).

A STATE OF MIXTURE

THE ANALYSIS OF THE PROPERTY OF THE PROPER

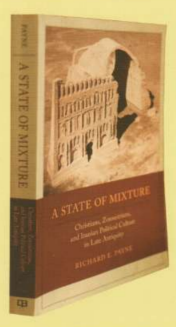
■ وضعیتی از آمیختگی: مسیحیان، زرتشتیان و فرهنگ سیاسی ایران در عهد باستان متأخر

- ریچارد ارنست پین
- انتشارات: دانشگاه كاليفرنيا، ٢٠١٦

جوامع مسیحی در دوران متأخر باستان در یک نظام سیاسی زرتشتی به نام امپراتوری ایران رونق یافتند که این امپراتوری، سرزمینها و اقلیمهای مختلف فرهنگی و جغرافیایی از عربستان گرفته تا افغانستان را تحت لوای نهادها و شبکههای خود یکپارچه کرد. در حالیکه مطالعات پیش از این، مسیحیان را به عنوان گروهی حاشیهای، منزوی، و ستم دیده در این امپراطوری میانگاشتند، کتاب وضعیتی از آمیختگی -نمایانگر اختلاط و حضور آنان در شبکههای نخبگان، همراه شدن آنها با تلقی نظری و عملی ایرانیان از سیاست، و مشارکت ایشان در نهادهای حکومتی میباشد. گسترش مسیحیت در ایران تابعی از آراء و رسوم زرتشتی مبنی بررعایت سلسله مراتب و رواداری تبعیضهایی بودکه براساس آن مسیحیان، یهودیان، و سایرین صرفاً صاحب آن دسته از مناصب مشروع در فرهنگ سیاسی ایران می شدند که در مقایسه با مناصب دین امپراتوری موقعیت دون پایه تری داشت. مسیحیان، به نوبه ی خود، با رجوع به منابع ایدئولوژیک و تجربه ی نهادسازی شان، از مکتوبات ناظر به زندگی قدیسان گرفته تا چند و چون حکمیت قضایی اسقفهای مسیحی، خود را در فرهنگ سیاسی آن دوران که ساخته و پرداخته آنها نبود جای دادند. کتاب وضعیتی از آمیختگی، در تلاش برای گنجاندن تاریخ اجتماعی مسیحیان شامات شرقی در محور داستان امپراتوری ایران، پایداری و استقامت یک امپراتوری متشکل از فرهنگهای ناهمگون در طی ۴ قرن را به تصویر میکشد.

ریچارد پین، مورخ ایران اواخر باستان است. تحقیقات وی عمدتا بر محور امپراتوری ایرانی به ویژه قابلیت امپراتوری ایران (ساسانی) در آمپزش موفق اجتماعی، فرهنگی، و جغرافیایی جمعیتهای مختلف است. همچنین، وی علاقمند به تاریخ اجتماعی جوامع مسیحی و زرتشتی در اوایل جهان اسلام، تعاملات خاور نزدیک با آسیای مرکزی و میانه، و مطالعه تطبیقی امپراتوری های باستانی خاور نزدیک و مدیترانه است. وی دکترای خود را در سال ۲۰۱۹ از دانشگاه پرینستون دریافت داشته و از سال ۲۰۱۳ تا کنون دانشیار گروه تاریخ، گروه زبان ها و تمدن های خاور نزدیک، و موسسه شرق شناسی در دانشگاه شیکاگوبوده است. او برنده جایزه ی بلیس بوده و به خاطر کتاب وضعیتی از آمیختگی از انجمن فلسفی آمریکا، انجمن بین المللی مطالعات ایرانی، و آکادمی آمریکایی دین جوایزی دریافت داشته است. از میان سایر کتابهای (انگلیسی) وی می توان به «جهان وطنی و امپراتوری»، «دیرینه شناسی میاستهای ساسانیان»، و «بصیرت های اجتماع در جهان پسارومی» نام برد. وی همچنین مقالاتی در زمینه ی تاریخ ایران و اسلام در مجلات معتبر به چاپ رسانده است.

- A State of Mixture Christians, Zoroastrians, and Iranian Political Culture in Late Antiquity
- · Richard E. Payne
- University of California Press, 2016



Christian communities flourished during late antiquity in a Zoroastrian political system, known as the Iranian Empire that integrated culturally and geographically disparate territories from Arabia to Afghanistan into its institutions and networks. Whereas previous studies have regarded Christians as marginal, insular, and often persecuted participants in this empire, A State of Mixture demonstrates their integration into elite networks, adoption of Iranian political practices and imaginaries, and participation in imperial institutions. The rise of Christianity in Iran depended on the Zoroastrian theory and practice of hierarchical, differentiated inclusion, according to which Christians, Jews, and others occupied legitimate places in Iranian political culture in positions subordinate to the imperial religion. Christians, for their part, positioned themselves in a political culture not of their own making, with recourse to their own ideological and institutional resources, ranging from the writing of saints' lives to the judicial arbitration of bishops. In placing the social history of East Syrian Christians at the center of the Iranian imperial story, A State of Mixture explains the endurance of a culturally diverse empire across four centuries.

Richard Payne is a historian of the Iranian world in late antiquity. His research focuses primarily on the dynamics of Iranian imperialism, specifically how the Iranian (or Sasanian) Empire successfully integrated socially, culturally, and geographically disparate populations. He also maintains interests in the social history of Christian and Zoroastrian communities in the early Islamic world, the interaction of the Near East with Central and Inner Asia, and the comparative study of ancient empires in the Near East and the Mediterranean. Payne completed a doctorate in history at Princeton University in 2009. He was awarded the Bliss Prize from Dumbarton Oaks. For A State of Mixture, he was awarded from the American Philosophical Society, the International Society for Iranian Studies, and the American Academy of Religion. His published books include "Cosmopolitanism and Empire", "The Archeology of Sasanian Politics", and "Visions of Community in the Post-Roman World". He has also published papers on the Persian and Islamic history in peer-refereed journals.



■ کاشی در معماری قرن ۱۵ میلادی ایران: هنرهای سلسله قراقویونلو و آق قویونلو

- ساندرا اوب
- انتشارات: دانشگاه پاریس-سوربن، ۲۰۱۷

قرن پانزدهم میلادی شاهد نقطه ی عطف شگرفی در توسعه ی کاشی سرامیک در معماری ایران بود. با این حال، مورخان هنر مدت مدیدی دستآورد هنری دو سلسله ترکمن که بربخش عظیمی از سرزمین ایران در این دوره تسلط داشتند را نادیده گرفته اند. اولین سلسله قراقویونلوها و سپس آق قویونلوها بودند که هردو مراکز فرهنگی پررونقی تاسیس کردند که در زمان خود در خور توجه بودند.

با مطالعه ی کاشی های سرامیک تزیینی این دوره ، ساندرا اوب این حلقه ی مفقوده هنر ترکمن در زنجیره تاریخ هنر ایران را به جایگاه خود پیوند می زند. در این کتاب فاخر تصویری ، وی به تحلیل حدود ۳۰ مجموعه ی معماری می پردازد که برخی از آنها کمتر شناخته شده اند و شمار کمی ، همچون مسجد کبود تبریز ، در حال حاضر نیز مشهور می باشند. روی هم رفته ، این آثار معماری باعث روشن ترشدن نقش حامیان ، کاشی کاران ، و همچنین سازمان دهی و عملکرد کارگاه ها ، و انواع تکنیک های تزیینی به کار رفته در ایران اواخر قرون وسطی می شود .

آین آثار سرامیکی که در گروه بندی های اقلیمی منسجم و سامان مندی ارائه شده اند، خواننده را در سفری خیال انگیز به تبریز، پایتخت بدیع ترکمن ها، و از آنجا به اصفهان، یزد و مرکز ایران خواهد بود، و سرانجام با دنبال کردن ردپای کاشی کارانی که خالق این آثار بوده اند، خیال خواننده را به سرزمین های آناتولی (ترکیه آسیایی) هدایت می کند.

ساندرا اوب، نویسنده و محقق فرانسوی، در سال ۲۰۱۰ دکترای خود را در رشته هنر اسلامی از دانشگاه سوربون پاریس دریافت داشته و در حال حاضر به عنوان محقق در مرکز ملی تحقیقات علمی فرانسه - واحد تحقیقات مشترک - جهان ایرانی و هندی به پژوهش اشتغال دارد. وی عضو پروژهی داینتران: «پویایی شناسی انتقال: خانواده، حاکمیت، و دانش در اوایل خاور میانه مدرن (قرن ۱۵ تا ۱۷)» است. تحقیقات وی با محور تزئینات معماری، و همچنین انتقال مهارت ها و سنتهای هنری در ایران ادوار میانه و ما قبل تجدد و نیز آسیای مرکزی است. او دارای کتب و مقالاتی در زمینه ی معماری اسلامی و ایرانی است که از آن میان می توان به این آثار اشاره کرد: کتاب مشترک با اریک والت و تبری کاومی با عنوان «چراغهای حکمت، مکاتب سده میانی شرق و غرب» (پاریس: انتشارات دو لا سوربن، ۲۰۱۳)، و «راههای انتقال: خطوط تبار خانوادگی و حرفهای در سال های آغازین خاورمیانه ی متجدد»، کار مشترک با ماریا زویه (ویژه نامه ی مجله مطالعات اوراسیایی، ۲۰۱۵ ۲۰۱۷)

X-totalalalalalatekstatalalalalalalalalalalalalakstatakstatakstatakstatakstatakstatakstatakstatakstatakstatakst



- La céramique dans l'architecture en Iran au XVe siècle les arts qarâ quyûnlûs et âq quyûnlûs
- · Sandra Aube

• PUPS, Presses de l'Université Paris-Sorbonne, 2017

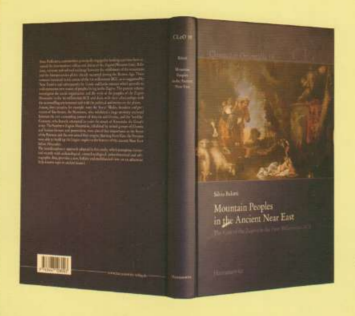
The 15th century witnessed a major turning point in the development of ceramic tile in Iranian architecture. However, art historians have long neglected the artistic output of the two Turkmen dynasties that dominated a large part of the Iranian territory during this period, the Qarā Quyûnlûs and, later, the Âq Quyûnlûs, even though both produced thriving cultural centers, remarkable in their time.

By studying decorative ceramic tiles from this period, Sandra Aube restores this missing Turkmen link to its essential place in the history of Iranian art. In this richly illustrated volume, she analyses nearly thirty architectural ensembles, some of them little-known and a few, such as the Blue Mosque of Tabriz, already legendary. Considered together, these architectural sites shed new light on the roles of patrons and of craftsmen and on the organization and functioning of workshops, as well on the various decorative techniques used in late medieval Iran.

These ceramic works, presented in coherent regional groupings, will transport the reader to Tabriz, the innovative Turkmen capital, on towards Ispahan, Yazd and Central Iran, and finally, following in the footsteps of the craftsmen who made them, all the way into Anatolian lands.

Sandra Aube (Ph.D. in Islamic Art, Paris-Sorbonne University, 2010) is currently employed as researcher at the CNRS - UMR 7528 Mondes iranien et indien (Paris). She is member of the DYNTRAN project: "Dynamics of Transmission: Families, Authority and Knowledge in the Early Modern Middle East (15th-17th c.)" (ANR-DFG, 2015-2018). Her research focuses on the architectural decoration, as well as on the transmission of skills and artistic traditions in Medieval and Pre-Modern Iran and Central Asia. She coedited with Eric Vallet and Thierry Kouamé the volume Lumières de la Sagesse. Écoles médiévales d'Orient et d'Occident (Paris: Publications de la Sorbonne/IMA, 2013), and with Maria Szuppe: Channels of Transmission: Family and Professional Lineages in the Early Modern Middle East (Special Issue of the journal Eurasian Studies, 15/2, 2017).

Water and the test of the test



■ کوهنشینان خاور نزدیک در عهد باستان: زاگرس نشینان در هزاره نخست پیش از میلاد

• سيلويا بالاتي

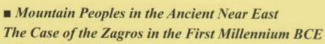
• انتشارات: هاراسوویتز. ویسبادن، ۲۰۱۷

از روزگار پیشاتاریخ، جوامع شبانی در دره ها و دشت های کوهستانی زاگرس (غرب ایران) سکنی گزیده اند. روابط، تنشها، وتعاملات فرهنگی میان ساکنان کوهستان و دشتهای بینالنهرین در طی عصر برنز آنجاز شده بود. به استناد منابع خاور نزدیک و سپس یونانی و لاتین، این مراودات در دورهی هزارهی نخست پیش از میلاد افزایش یافت. این موضوع نام اقوام متنوعی از مردمان ساکن زاگرس را در اختیار ما میگذارد. کتاب حاضر، به بررسی نظام اجتماعی و سبک زندگی مردمان کوهستانهای زاگرس در هزارهی اول پیش از میلاد میپردازد و روابط أن اقوام را با محيط پيرامون خود و حاكمان سياسي أن دشتها به تصوير ميكشد.

در میان این مردمان، برای مثال، مادهای «فارغ از قید و بندهای تمدنی»، پرورش دهندگان و تاجران اسبهای نجیب، منائیان ساکن در سرزمین وسیعی محصور بین دو قدرت رقیب آشوری و اورارتویی، و کاسیان «رزمآور» بودند که شجاعانه در برابر حمله ی ارتش عظیم اسکندر مقاومت کردند. کوهستان های حاشیه جنوبی زاگرس نیز که محل زندگی اقوام مختلفی از کشاورزان و دامپروران ایلامی و ایرانی بود، به عنوان موطن پارس ها و منطقهی مرکزی امپراتوری آنها حائزاهمیت اساسی بود. این اثر نشان میدهد که ایرانیها توانستند بزرگترین امپراتوری را در تاریخ خاورِ نزدیکِ باستان پیش از اسکندر تاسیس کنند. در این میان خطهی فارس از فضل تقدم برخودار است.

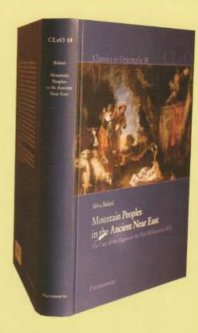
رویکرد میان رشته ای اتخاذ شده در این مطالعه که سوابق تاریخی را در کنار اطلاعات باستان شناختی، باستان جانورشناختی، دیرینه گیاه شناختی، و قوم شناختی قرار می دهد، دیدگاه جامع و چندجانبهای در مورد موضوعي كمتركاوش شده در تاريخ باستان ارائه مي دهد.

سيلويا بالاتم محقق دورهي پسادكترا در رشتهي تاريخ باستان در دانشگاه كيل آلمان است. وي مدرك فوق لیسانس خود را در رشته مطالعات خاور نزدیک باستان از دانشگاه پاویا در ایتالیا دریافت کرد، و سپس در دانشكده تحصيلات تكميلي "توسعه انساني در چشم اندازها" واقع در دانشگاه كيل، تحقيق دربارهي ايران باستان را با راهنمایی پروفسور یوزف ویزه هوفر آغاز کرد. او مدرک دکترای خود را از در سال ۲۰۱۴ با دفاع از رساله دکتری در مورد اقوام باستانی کوهستان زاگرس اخذ نمود. خانم بالاتی، در سال ۲۰۱۵ به پاس رساله های برجستهاش در زمینه تحقیقات انسانی-مجیط زیستی و باستان شناسی چشمانداز، جایزهی یوهانا مستورف دریافت داشته است.



• Silvia Balatti

• Harrassowitz Verlag. Wiesbaden, 2017



Since Prehistory, communities principally engaged in herding activities have occupied the intermontane valleys and plains of the Zagros (Western Iran). Relations, tensions and cultural exchange between the inhabitants of the mountains and the Mesopotamian plains already occurred during the Bronze Age. These contacts increased in the course of the 1st millennium B.C.E., as is suggested by Near Eastern and subsequently by Greek and Latin sources which provide us with numerous new names of peoples living in the Zagros. The present volume investigates the social organisation and life style of the peoples of the Zagros Mountains in the 1st millennium BCE and deals with their relationships with the surrounding environment and with the political authorities on the plains.

Among these peoples, for example, were the 'fierce' Medes, breeders and purveyors of fine horses, the Manneans, who inhabited a large territory enclosed between the two contending powers of Assyria and Urartu, and the 'warlike' Cosseans, who bravely attempted to resist the attack of Alexander the Great's army. The Southern Zagros Mountains, inhabited by mixed groups of Elamite and Iranian farmers and pastoralists, were also of key importance as the home of the Persians and the core area of their empire. Starting from Fārs, the Persians were able to build up the largest empire in the history of the ancient Near East before Alexander.

The interdisciplinary approach adopted in this study, which juxtaposes historical records with archaeological, zooarchaeological, palaeobotanical and ethnographic data, provides a new, holistic and multifaceted view on an otherwise little-known topic in ancient history.

Silvia Balatti is postdoctoral researcher in Ancient History at the University of Kiel (Germany). After earning a Master's degree in Ancient Near Eastern Studies at the University of Pavia (Italy), she carried out research on ancient Iran under the supervision of Professor Josef Wiesehöfer in the framework of the Graduate School "Human Development in Landscapes" at Kiel University. Here, she was awarded her Ph.D. in 2014 for a thesis on the ancient peoples of the Zagros Mountains. In 2015, Balatti received the Johanna Mestorf Award for outstanding dissertations in the field of human-environmental research and landscape archaeology.



■ تصحیح و ترجمه تنسوق نامه: كتاب نفیس ایلخانی در علوم وفنون ختایی

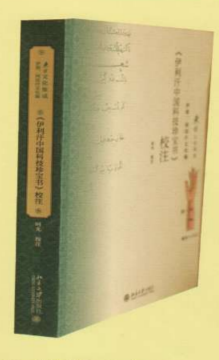
• شي گوآنگ

• انتشارات دانشگاه پکینگ، ۲۰۱۶

تنسوق نامه ایلخانی در علوم و فنون ختایی در تاریخ ۷۱۳ هجری قمری به دستور رشید الدین فضل الله همدانی، وزیر مشهور سلسله ایلخانی از روی برخی از کتب معروف پزشکی چینی به زبان فارسی ترجمه شد. امروزه، تنها نسخهی خطی این کتاب در کتابخانه «ایا صوفیه» استانبول نگهداری می شود. در سال ۱۹۷۱، کتابی بر اساس مستنسخه ای از تنسوق نامه در ایران به چاپ رسید که شامل مقدمه ای از مجتبی مینوی می باشد. این نسخه ی خطی فارسی بیانگر تعاملات نزدیک فرهنگی میان چین و ایران در طی آن دوران است و می تواند منبع ارزشمندی جهت مطالعات اجتماعی در خصوص سلسله های سونگ و یوآن در چین به حساب آید.

بخش اول کتاب «تصحیح و ترجمه تنسوق نامه» به جمع آوری اطلاعات این نسخه ی خطی می پردازد و تلاش های رشید الدین را در ارتقای علم پزشکی در ایران ذکر می کند. کتاب اصلی تنسوق نامه در واقع مشتمل بر ٤ فصل بود، اما اکنون فصل اول (نبض شناسی) تنها بخش موجود این مجموعه است. در این بخش، تحقیقات تنسوق نامه که در چندین سال اخیر در کشورهای مختلف جهان انجام شده و همچنین کاتالوگ فصل ۱ تنسوق نامه به تفصیل معرفی شده اند. همه دانشمندان علوم پزشکی چین و آثار پزشکی - تاریخی چین که در تنسوق نامه نقل قول شده اند نیز به صورت خلاصه در توضیحات کتاب گنجانده شده است. بخش دوم کتاب، شامل ترجمه چینی کل متن تنسوق نامه به همراه توضیحات ویژه می باشد.

شی گوآنگ، دانشیار گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه پکینگ چین است. زمینه تحقیقاتی وی فرهنگ ایرانی و زبان و ادبیات فارسی است، و در سال ۲۰۱۰ از آیین بزرگداشت حامیان نسخ خطی در ایران جایزه دریافت داشته است.



CTTTTTTTTTTTTTTTTT

- Annotation and Translation of Tānksūqnāmeh The Ilkhanate Treasure Book of Khatay's Sciences and Technologies
- · Shi Guang
- Peking University Press, 2016

Tänksüqnämeh-e İlkhān dar funün-e 'ulüm-e Khātay (The Ilkhanate Treasure Book of Khatay's Sciences and Technologies) was translated from some well-known Chinese medical works into the Persian language in 713 A.H. by the order of Rashīd ud-Dīn Fazl Allāh Hamedāni, the famous Vazīr of Ilkhanate Dynasty. Today the only manuscript of this book is kept in the Aya Sofia library, Istanbul, Turkey. In 1971, a book based on a photostat copy of Tanksūgnāmeh was published in Iran, which included a preface of Mojtaba Minavi. This Persian manuscript shows very close cultural exchanges between China and Iran during that period and could be some valuable materials for social studies of China's Song & Yuan Dynasties.

The first part of Annotation and Translation of Tanksuqnameh collects the information of this manuscript and mentions the Rashīd ud-Dīn's efforts for the promotion of medical science in Iran. The original book of Tanksūqnāmeh actually included four volumes, but today Volume One (Sphygmology) is the only part we could have access to. In this part, researches of Tanksuqnameh which were done in the past several years in different countries of the world and the catalog of Volume One of Tanksūqnāmeh are introduced in detail. All of Chinese medical scientists and historical Chinese medical works that were quoted in Tanksūqnāmeh are also described in brief. The second part of this book is the Chinese translation of the whole text of Tanksügnameh with particular annotation.

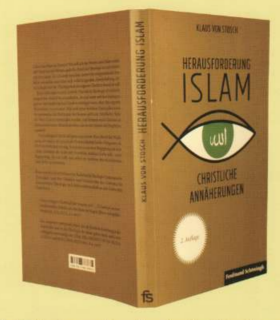
Shi Guang is Associate Professor of Persian Language and Literature at Peking University. His research area is Iranian culture and Persian language and literature, and has received Nomination Award (Group of Ph.D. thesis) from "Supporters of Manuscripts", Iran, 2010

المرادات والمراج المراج 
- چالش اسلام: رویکردهای تقرب بخش مسیحی
  - كلاوس فون اشتوش
  - انتشارات: فردیناند شونینگ، ۲۰۱۷

در جهان امروز، اسلام سیاه نمایانده می شود. رسانه ها و شخصیت های دانشگاهی غرب همواره ادعا می کنند که اسلام با آزادی فردی و دموکراسی در تخاصم است. در حالی که مسیحیت به عنوان مهد روشنفکری در نظر گرفته می شود، از آن سو، اسلام به عنوان دشمن فرهنگ اروپایی وانمود می گردد.

با توجه به محیط اجتماعی-فرهنگی امروز که از این افکار متأثر است و در چنین جوی به اسلام برچسب دشمنی با اروپا زده می شود و یا آن را همواره در حوزه ی مفهومی سازی کثرتگرایی می گنجانند، این کتاب سعی در ارائه بیانی دیگرو متفاوت دارد. به تاسی از الگوی لودویگ ویتگنشتاین، که عبارت معروف شاه لیر را به کار می برد: «تفاوت ها را به تویاد خواهم داد»، بیان این کتاب نیز ششون متفاوت اسلام و مسیحیت را آشکار می سازد. این نوشتار استدلال می کند که برجسته کردن و فهم درست این تفاوت ها می تواند غنای ژرف مسیحیت و آغاز روند یادگیری و بررسی را به جای روند تقسیم و جداسازی حاکم امروز، به ارمغان آورد. کتاب حاضر به مقایسه ی سازنده ی اسلام ومسیحیت می پردازد. این رویکرد نوآورانه با بحث های جامعی درباره ی قرآن، حضرت محمد، و تصور مسلمان از خدا (فصل ۲-۳) از یک سو، و شریعت اسلام، مفهوم بشریت، و مساله عاصر همچون روسری، تلاش در جهت مشروعیت بخشی به خشونت علیه سایر فرقه های مذهبی، و در بهایت سوالات مربوط به شریعت را کاوش می کند. فصل آخر کتاب به طور مبسوط به شرح رابطه بین اسلام و مسیحیت می پردازد، و راههای بی شماری را ارائه می دهد که از طریق آن مسیحیان می تواند در روایت رستگاری مسیحیت ایفا کند (بخش ۷).

کلاوس فون اشتوش استاد الهيات نظام مند و مدير مركز الهيات تطبيقى و مطالعات فرهنگى در دانشگاه پادربورن آلمان است. حوزه تحقيقاتى وى الهيات تطبيقى، ايمان و استدلال، مسالهى شيطان، واكنش مسيحيت به اسلام، مسيح شناسى، و عقيده تثليث است. آثار به چاپ رسيده اخيروى شامل "الهيات تطبيقى به عنوان يك راهنما در دنياى اديان" (۲۰۱۲)، "اعتقاد به عدالت خدا (۲۰۱۳)، و "مساله تثليث" (۲۰۱۶) است



Action of the last 
- Herausforderung Islam Christliche Annäherungen
- · Klaus von Stosch
- Verlag Ferdinand Schöningh, 2017

Today, Islam is portrayed in a negative light. Western media and academics claim time and again that Islam struggles to reconcile itself with individual freedom and democracy. While Christianity is regarded as the cradle of enlightenment, Islam is, on the other hand, posed as fundamentally alien to European culture.

Considering this charged sociocultural environment, in which Islam is either stigmatized as the opponent of Europe or incorporated into the realms of an ever-debated conceptualization of pluralism, this book attempts to offer a different and more nuanced account. In following the model of the late Wittgenstein, who borrowed the famous line, "I'll teach you differences", from King Lear, the discourse of my work illuminates the differences between Islam and Christianity. This book argues that highlighting and truly understanding these differences can serve to deeply enrich Christianity, initiating processes of learning and scrutiny instead of the division and segregation that reign today. This book productively contrasts Islam and Christianity. This innovative approach is accomplished through comprehensive discussions on the Our'an, Muhammad and the Muslim imagery of God (Chapters I-III) on the one hand, and Islamic Law, the conception of humankind, and the challenging issue of violence, on the other (Chapters IV-VI). This study also explores the controversial issues that dominate contemporary debates, ranging from the headscarf to attempts to legitimize violence against other religious groups, and concluding with questions related to Shari'ah. The final chapter elaborates in detail the relationship between Islam and Christianity, proposing myriad ways in which Christians can learn from encounters with Muslims, and, perhaps most importantly, the role that Islam can play in the Christian salvation narrative (Chapter VII).

Klaus von Stosch is Professor of Systematic Theology and head of the Centre of Comparative Theology and Cultural Studies at the University of Paderborn. His areas of research are comparative theology, faith and reason, problem of evil, the response of Christian theology to Islam, Christology, and theology of the Trinity. His recent publications include Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (2012); Theodizee (2013); Trinität (2016).

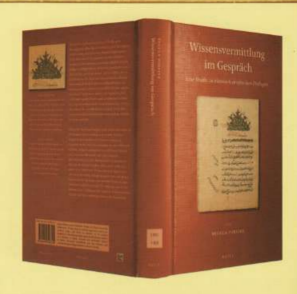
Water and the second 
- انتقال دانش در گفتگو: پژوهشی در باب محاورات ادوار نخستین اسلام
  - رگولا فورستر
  - انتشارات: انتشارات بریل، ۲۰۱۷

این اثر، اولین پژوهش در هیئت یک کتاب در باره ی کاربرد شکل محاوره ی ادبی در منابع فرهنگ اسلامی است. رگولا فورستر مجموعه گسترده ای از مکالمات آموزشی عربی کلاسیک از قرن دوم تا اواسط قرن پنجم هجری قمری (هشتم تا یازدهم میلادی) در زمینه موضوعات بسیار متنوعی را بررسی می کند. تحقیقات وی آثار نشر همچون مسائل نافع بن ازرق، محاورات مفضل بن عمر از عالمان شیعه، محاورات فقهی شافعی، دیالوگهای اسماعیلی همانند محاورات ابوحاتم رازی، و همچنین گفتگوهای با خدا (مواردی هم چون اسرار الوحی از ابولیث سمرقندی و مناجات موسی)، دیالوگهای پارهای از آثار ادب کلاسیک (مثل کلیله و دمنه) یا متون خودسرنوشت نگار (مانند کتاب مناظرات، موید فی الدین شیرازی)، دیالوگهای تاریخی (چون اخبار الیمن) و دستور زبان (مناظره ی میان ابو بشر متی و ابو سعید سیرافی)، و بسیاری دیگر از مکالمات ناظر به علم کیمیا، طالع بینی، و پزشکی را شامل می شود.

فورستردراین کتاب نشان می دهد که محاوره های عربی به هیچ وجه رساله های به شکل دیالوگ درآمده نیستند. بلکه، اکثر نویسندگان این شکل ادبی را آگاهانه انتخاب می کنند و یک گونه ی ادبی خاص خود را خلق می کنند. در این عالم معرفتی، شخصیت ها در حال انجام عمل و گفت وگو در زمان و فضا نشان داده می شوند. مباحث و جدال ها مجسم می شوند و گویی برروی صحنه به نمایش درمی آیند. مکالمات اشکال ویژهای از استدلال و ساختار را به کار می برند. با استفاده از شکل ادبی دیالوگ، محتوای این متون شکل می گیرد و دانش ارائه شده، هم در ترازی برای عموم خوانندگان جریان می یابد.

دیالوگها را می توان به عنوان بازتاب موقعیتهای آموزش واقعی به ویژه در امور مذهبی و حقوقی و همچنین مناظرات تند و جدلی در نظر گرفت. ممتاز تلقی شدن آموزش های شفاهی یکی از عوامل مهم موفقیت این صورت ادبی بوده است. برمبنای این باور لازم بوده است، دانش به صورت شفاهی از استادان به شاگردان انتقال یابد. این عقیده، اصل اساسی جوامع اسلامی سده های میانی است و به روشنی در متون مورد مطالعه در این کتاب بازتاب یافته است.

رگولا فورستر از سال ۲۰۱۶ استاد رشته مطالعات اسلامی در دانشگاه زوریخ سوئیس است. وی در رشته های عربی، آلمانی و فلسفه در دانشگاههای زوریخ سوئیس، توبینگن آلمان، و بیرزیت فلسطین تحصیل کرده است. او با دفاع از رساله خود درباره ی رسالهای منسوب به ارسطو موسوم به سر الاسرار، مدرک دکترای خود را در سال ۲۰۰۵ از دانشگاه زوریخ دریافت داشت. در سال ۲۰۰۸، پس از اشتغال به فعالیت هایی در حوزه ی زبان و ادبیات آلمانی در زوریخ و آکسفورد در کرسی های اختصاص یافته به اساتید جوان در دانشگاه آزاد برلین منصب استادی را احراز کرد و در سال ۲۰۱۵ رساله ی استادی خود را در همان دانشگاه به رشته ی تحریر در آورد.



- Wissensvermittlung im Gespräch
   Eine Studie zu klassisch-arabischen Dialogen
- Regula Forster
- BRILL, 2017

This is the first book-length study about the usage of the form of literary dialogue in Arabic literature. Regula Forster studies an extensive corpus of Classical Arabic didactic dialogues on very different subjects from the 2<sup>nd</sup> A.H. /8<sup>th</sup> C.E. to the mid-5<sup>th</sup> A.H./11<sup>th</sup> C.E. centuries. She includes prose works like Masā'il Nāfi' b. al-Azraq, the dialogues of the Shī'ī al-Mufaḍḍal b. 'Umar, the legal dialogues of ash-Shāfi'ī, Ismā'īlī dialogues like that of Abū Ḥātim al-Rāzī, but also dialogues with God (Abū l-Layth al-Samarqandī's Asrār al-waḥy and the Munājāt Mūsā), dialogues included in works of classical adab (e.g. Kalīla wa-Dimna) or autobiographies (Kitāb al-Munāẓarāt; al-Mu'ayyad fī l-Dīn ash-Shīrāzī), dialogues on history (Akhbār al-Yaman) and grammar (the disputation between Abū Bishr Mattā and Abū Sa'īd al-Sīrāfī), and a large number of dialogues on alchemy, astrology, and medicine.

She shows that Arabic dialogues are by no means dialogised treatises. Rather, most authors choose this literary form consciously and create a literary universe of their own. In this universe, figures are shown to be acting and speaking in time and space. Arguments and discussions are embodied as performed on stage. The dialogues use specific forms of argumentation and structuring. By using the literary form of dialogue the content of these texts is shaped and the knowledge presented channelled, both on the level of the literary text and towards the reading public.

Dialogues can be seen as literary reflections of real teaching situations, especially in religious and legal matters, but also in agonal disputations. The ideal of orality was one of the important factors for the success of this literary form: Knowledge should be transmitted from teacher to student orally, this idea is a central tenet of Medieval Islamic societies, and is clearly reflected in the texts studied in this book.

Regula Forster has been SNSF Professor of Islamic Studies at the University of Zurich (Switzerland) since 2016. She has studied Arabic, German, and Philosophy at the Universities of Zurich, Tübingen (Germany) and Birzeit (Palestine). In 2005, she has earned her Ph.D. from the University of Zurich with a thesis on the Pseudo-Aristotelian Sirr al-Asrār. In 2008, after working in German Studies in Zurich and Oxford, she was appointed Junior Professor of Arabic at the Freie Universität Berlin (Germany), from where she earned her Habilitation in 2015.

chaladatatatatatatatatatatat



## Report On

## the 25th I.R. Iran World Award for Book of the Year

This year, after the primary selection of more than 2000 books in different fields of Islamic and Iranian Studies, 208 books were assessed, from which 9 books entered the final stage of evaluation.

t Tree for the contract of the These evaluated books in the field of Islamic Studies include the following subfields: Acts and Life of the Prophet, Islamic Economics, Theology, Ethics, Translation of Qur'an, Jurisprudence & Islamic Law, Qur'ānic Sciences, Qur'ānic Studies & Interpretation, Philost ophy & Mysticism, Contemporary Islam, History of Islamic Civilization, Shi'ite Studies, Political Sciences in the World of Islam, WomI en's Rights, the History of Science, Art & Islamic Architecture. The evaluated books in the field of Iranian Studies include the following subfields: Pre-Islamic Iran, Military Sciences, Ancient Iranian Civilization, Handicrafts, Art & Iranian Architecture, Literary Criticism, Persian Language & Literature, Persian Literature & Poetry, Iranian Sociology, Manuscripts Studies, Contemporary History of Iran, History and Thought of the Islamic Revolution Thinkers, and Islamic Sufism.

The evaluated books have been written in English, French, German, Italian, Arabic, Georgian, Chinese, Greek, Turkish, Bosnian, Urdu, Finnish, and Serbian languages.

The winners are from Germany, Bulgaria, Switzerland, US, France, Italy, India, Sweden, and Iran.



Ministry of Culture and Islamic Guidance Deputy of Cultural Affairs



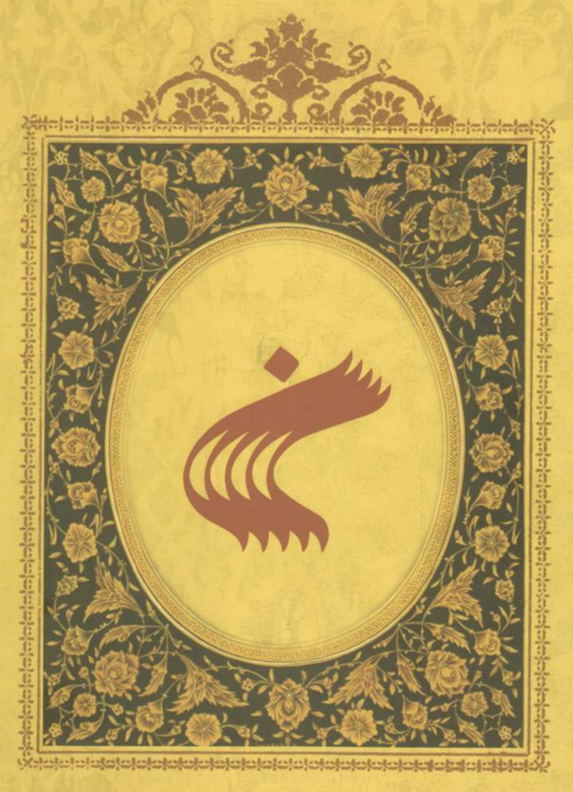
The Secretariat of the World Award for Book of the Year of the I.R.IRAN Tehran, Islamic Republic of Iran P. O. Box: 14155-1437

www.bookaward.ir

bookaward@ketab.ir

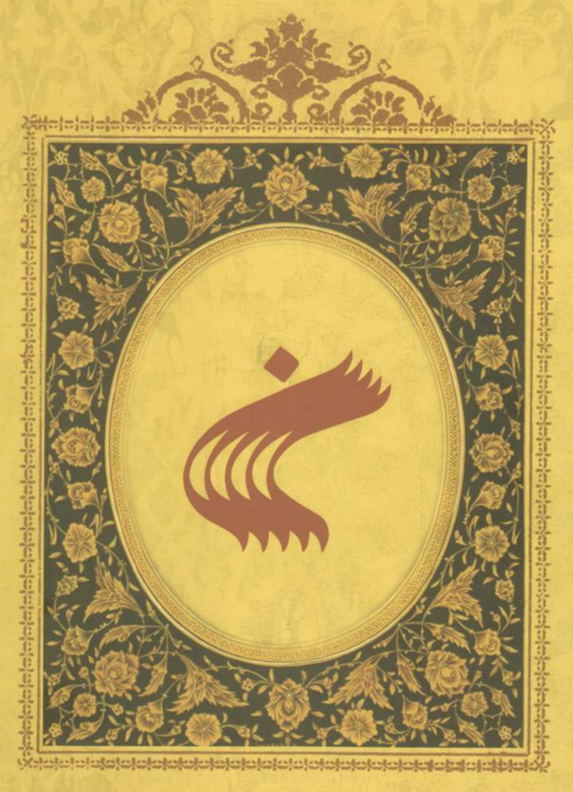


Iran Book House www.ketab.org.ir



The World Award for Book of the Year of the Islamic Republic of Iran

February 2018



The World Award for Book of the Year of the Islamic Republic of Iran

February 2018